Illusion oder Wahrheit? Ich schaffe Klarheit.
Impuls von Dr. Detlef Gorrig
im Rahmen des Workshops Religion: Zwischen Himmel und Algorithmus

Es gilt das gesprochene Wort

Statement:

»Ohne die Erfindung und Verbreitung des Buchdrucks wéren Reformation und Moderne
nicht méglich geworden. Heutige soziale und digitale Medien sowie KI markieren dhnliche
Umbriche und stellen auch Theologie und Kirche vor neue Herausforderungen und
Chancen.”

Meine sehr verehrten Damen und Herren,

Illusion, Wahrheit, Klarheit, Macht, Wort, Bild, Ton, Musik, Medien, Demokratie, Kl, Social
Media — das sind 12 Begriffe, zu denen Kirche und Christentum eine Menge zu sagen
haben, 12 Begriffe, deren ausfuhrliche Befassung diesen Workshop aber Ubersteigen
wurde. Ich will mich daher nur auf Einiges beschréanken.

Eine digitale Biographie

Meine eigene digitale Biographie ist schnell umrissen und a8t sich knapp
zusammenfassen:

e vom Munzfernsprecher zum Smartphone
e vom gedruckten Lexikon zur digitalen Suchmaschine
e vom handgeschriebenen Text zum vielleicht bald autonomen Schreiben?

Ich erinnere noch aus dem Studium der Evangelischen Theologie einen Hamburger
Professor, der uns zu Semesterbeginn sagte: ,,Sie kdnnen die Proseminararbeit auch mit
leserlicher Handschrift verfassen, Sie mussen keine Schreibmaschine benutzen.“ Das
war Ende der 80er Jahre des letzten Jahrhunderts oder wie man auch sagen kdnnte: im
letzten Jahrtausend. Seither hat sich viel getan. Als ich Mitte der 90er Jahre in Kalifornien
im Silicon Valley an der Stanforduniversitat einen Teil meiner Ausbildung absolvierte,
gehorten das Internet und die E-Mail Kommunikation zwischen Professor:innen und
Studierenden schon zum Alltag. Auch in der kirchlichen Arbeit gehoren die digitalen
Medien inzwischen langst zum Standard und spatestens seit der Coronakrise sind auch
Onlinekonferenzen gang und gabe. Und weil es ja in der Kommunikation um etwas sehr
Elementares, um nicht zu sagen um das zentrale ,Geschaftsmodell® des christlichen
Glaubens geht, willich an dieser Stelle etwas weiter ausholen und auf die Bedeutung von
Wort (Ton/Musik), Bild und Wahrheit in der evangelisch-lutherischen Kirche eingehen.



Die Bedeutung von Wort (Ton/Musik), Bild und Wahrheit in der ev.-luth. Kirche
Wort

»Am Anfangwar das Wort“ so stehtes im Prolog des Johannesevangeliums und ,,das Wort
war bei Gott und Gott war das Wort.*

Hebraisch: Dawar, Griechisch: Logos, Deutsch: Wort. Wort ist mehr als ein Begriff, es
meint eine Dimension, eine Urkraft, eine Schopfungskraft: ,,Gott sprach und es wurde*.
Es wurde Licht, es wurde Himmel, es wurde Erde, es wurde Leben. Alles allein durch die
Kraft des Wortes.

Das Wort ist, wenn Sie so wollen, der alteste ,,Steuerbefehl”“ der Welt. Noch bevor es den
Menschen gab, noch bevor es Geschriebenes gab, und erst recht noch lange bevor der
homo sapiens zum homo digitalis wurde.

In der kirchlichen und auch in der lutherischen Tradition spielt das Wort daher eine
zentrale Rolle. Jesus Christus selbst wird als Wort Gottes bezeichnet. Die lutherische
Reformation wird oft mit fUnf zentralen Stichworten zusammengefaBt:

e allein durch Glaube

e allein durch Gnade

e allein durch die Schrift
e allein durch das WORT
e allein durch Christus

Zum Reformationsjubildaum 2017 hat die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) es so
ausgedruckt:

Warum diese zentrale Bedeutung des Wortes? Weil das Wort den Glauben erweckt.
Wenn der Mensch das Wort hért, dann entsteht Glaube im Menschen. Der Mensch hort
ein Wort und spurt und erkennt: Dieses Wort ist wahr, diesem Wort kann ich vertrauen.
Im Wort spricht Gott den Menschen als geistiges, verantwortungsvolles Wesen an. Der
Mensch soll verstehen, was es um Gott, den Menschen und seine Welt ist. Er soll die
Bedeutung Jesu Christi verstehen.

Mit seinem Verstand kann der Mensch dieses Wort nachvollziehen, mit seinem Herzen
versteht er es nur, wenn der Heilige Geist ihm das Wort innerlich so aufschlieBt, dass
der Mensch merkt: Hier bin ich gemeint.

Darum kann er seinen Glauben in Form eines Bekenntnisses, in dem er zum Ausdruck
bringt, was er glaubt, bekennen. Das Wort richtet sich auf den Menschen als
Sinnenwesen.

In den Sakramenten kommt diese Sinnlichkeit noch starker zum Ausdruck. Hier kann
der Mensch die VerheiBung Gottes sogar korperlich schmecken. Die Sakramente
sind verbum visibile, sichtbares Wort.

Zitat aus: EKD, Rechtfertigung und Freiheit. 500 Jahre Reformation 2017, Gutersloh 4. Auflage 2015, S. 71.



2000 Jahre nach Christus und 500 Jahre nach Luther haben sich die Kontexte verandert.
Aber die Grundidee ist geblieben: Im Glauben geht es um Kommunikation, um ein Hoéren
und Sprechen, um ein Verstehen in kognitiver und sinnlicher Hinsicht. Es sind ja nicht nur
die Worte, die einer spricht, sondern auch die Art, wie jemand spricht. Und manchmal
scheint das ,wie“ sogar wichtiger geworden als das, ,was“ jemand spricht.

Bild

Ich gehdre zu denjenigen Menschen, die lieber das Videotranskript eines Beitrags lesen
als dasVideo selbst anzuschauen. Lesen heiBt: ich kann mein eigenes Tempo wahlen, ich
kann bei dem verweilen, was mir wichtig ist, ich kann es noch einmal lesen und dartber
nachdenken, bevor ich weiterlese. Theoretisch geht das zwar auch bei Videos, ich kann
sie anhalten oder in Zeitlupe laufen lassen. Aber beim Lesen braucht es daflr keine
weitere Einstellung oder Schaltung.

Es gibt in der Religion mitunter eine gewisse Bildskepsis, die christliche Religion ist
jedenfalls nicht frei davon. Das Bildverbot hat es bis in die 10 Gebote geschafft:

»Du sollst dir kein Bildnis machen in irgendeiner Gestalt, weder von dem, was oben im
Himmel, noch von dem, was unten auf Erden, noch von dem, was im Wasser unter der
Erde ist. Du sollst sie nicht anbeten noch ihnen dienen.” (5. Buch Mose, 5:8)

,In der Reformationszeit gab es den Bildersturm. Solange die Glaubenden keinen Zugang
zum geschriebenen Wort hatten, erflllten Bilder oft die Funktion der Verkiindigung der
biblischen Geschichten und Gestalten. Mit der gerade beschriebenen Konzentration auf
das Wort wurden diese Bilder fraglich. Das innerliche Héren auf das Wort galt als
heilsamer als das duBerliche Sehen. Kunstwerke und Schmuck wurden aus den Kirchen
entfernt oder zerstort. Das ist die eine bis heute bilderkritische Seite der Reformation.

Auf der anderen Seite entstanden aber auch nach der Reformation neue Werke und
Darstellungen, die Themen und Botschaften der Reformation nun ihrerseits in eine
sichtbare Gestalt brachten. Ein gutes Beispiel dafur ist der Reformationsaltar von Lucas
Cranach d.A. in der Stadtkirche in Wittenberg. Dort wird die Reduktion der Sakramente
auf Taufe, Abendmahl und Beichte und die Christus-Predigt als Mitte der Verkiindigung
gezeigt. Und spatestens mit dem Beginn des Filmzeitalters vor 100 Jahren hat auch die
evangelische Kirche eine erneute Infragestellung ihrer wortzentrierten Gestalt von
Religion erfahren. So hat sich inzwischen die Einsicht weitgehend durchgesetzt, dass Bild
und Film auch Chancen der Verkindigung bilden, biblische Themen aufgreifen und neu
inszenieren kénnen. So hat der Protestantismus inzwischen seine Angst vor den Bildern
uberwunden ohne aber unkritisch die Gefahr der ,,Blindheit durch Bilder” zu verkennen.

So in einem Beitrag des Magazins der EKD zum Themenjahr der Reformation Bild und
Bibel aus dem Jahr 2015, S. 6-8.

Wahrheit

Illusion oder Wahrheit? Diese Frage stellt sich bei Worten und Bildern gleichermaBen.
Religionen tragen von jeher die Uberzeugungin sich, dass sie dem Menschen und der Welt
eine Wahrheit Uberbringen kénnen, die der Mensch entweder nicht aus sich heraus

3



erkennen kann oder zu deren Entdeckung oder Wiederentdeckung eine gewisse
Hilfestellung erforderlich ist. Man mag das glauben oder nicht, es trifft aber auf eine
Sehnsucht des Menschen, die gerne wissen mochte, was die Welt im Innersten
zusammenhalt. Es gibt eine Wahrheitssehnsucht, die nicht nurin religioser, sondern auch
in sakularer Gestalt daherkommen kann. Religionen, Weltanschauungen und auch
Ideologien haben daher meist auch Wahrheitsangebote im Gepack. Und
Versprechungen, die allerdings nicht immer halten, was sie in Aussicht stellen. So kann
aus dem Anspruch, ,absolute“ Wahrheit zu verbreiten, schnell eine Wirklichkeit der
wahren Absolutheit werden.

Auch das Christentum ist nicht frei von dieser Versuchung und im Laufe seiner
Geschichte mitunter an dieser Versuchung gescheitert. Kreuzzige, Scheiterhaufen, die
Verfolgung Andersdenkender und -glaubender flllen die dunklen Kapitel im Buch der
Kirchengeschichte.

Wenn Christinnen und Christen heute von Wahrheit sprechen, dann sollten sie sich
dieser Vergangenheit bewuBt sein und den Mund vielleicht nicht zu voll nehmen. Wahrheit
ist ja kein Besitz, sie ist auch nicht einfach da oder zumindest nicht so da, wie ein
Gegenstand da ist. Auch nichtin einem Wort oder in einem Bild, so schon es klingen oder
aussehen mag.

Wahrheit ist etwas, das sich nur ereignen kann, sich erschlieBen kann in einem Prozess,
in einem Augenblick, einem bestimmten Moment, in einer Begegnung mit Gott, mit der
Schopfung, mit einem anderen Menschen oder mit sich selbst. Alles wirkliche Leben ist
Begegnung — hat Martin Buber gesagt.

Die christliche Art, von dieser Wahrheit zu erzahlen, ist vielleicht am besten in der
Tradition der biblischen Gleichnisse aufgehoben. Der Alltag ist gleichnisfahig auf Gott hin.
Der barmherzige Samariter, das verlorene Schaf, der verlorene Sohn. Wahrheit ist eine
Erzahlung, ein Narrativ oder genauer: Wahrheit erschlieBt sich in einem Narrativ. Anders
gesagt: das Wort oder das Bild sind nicht die Wahrheit, aber in der Begegnung mit ihnen
kann sich Wahrheit einstellen oder erfahrbar werden.

Herausforderung Kl - Chancen und Risiken

Gottesglaube und Kl haben etwas gemeinsam: Sie laufen beide Gefahr, die
Allmachtsphantasien des Menschen zu befligeln: Wenn Gott alles sieht, alles hort, alles
weil3 und vorhersieht, dann ist das eine Allmacht, die den Menschen klein machen kann
oder ihn umgekehrt dazu anspornen kann, es Gott gleichzutun. Religionen wissen um
diese Versuchung. Auch bei der Kl wird diese Gefahr gesehen: wenn digitale Speicher und
Algorithmen in der Lage sind, alle Kommunikation und alles Weltwissen zu speichern und
zu verarbeiten, dann konnen ebenfalls Allmachtsphantasien bei Nutzern und Betreibern
entstehen.



Fluch oder Segen?

Die Bibel hat dazu eine sehr elementare Erzahlung ins Menschheitsgedachtnis
eingeschrieben. Die Erzdhlung vom Turmbau zu Babel. Die Idee, dass Menschen sich
zusammentun, um ein Bauwerk zu errichten, das bis in den Himmel reicht. Ein
ambitioniertes Projekt oder war es bereits GroBenwahn? Noch stolzes SelbstbewuBtsein
Uber die menschliche Schaffenskraft oder bereits fortgeschrittene Hybris?

Die Erzdhlung will es, dass das Ansinnen der Menschen Gott mif3fiel und die Reaktion war
die Verwirrung der Sprachen. Das sprichwortliche babylonische Sprachengewirr als
himmlische Reaktion auf den versuchten Turmbau zu Babel.

Oder war es umgekehrt, dass die Vielzahl der vorhandenen menschlichen Sprachen und
die Schwierigkeiten, die das in der zwischenmenschlichen Kommunikation oft bedeutet,
nachtraglich erklart werden sollten durch einen Gotteswillen, der sich nicht winscht,
dass die Menschen sich zu schnell einig sind und im Vertrauen auf ihre gemeinsame
Starke dem Wahn verfallen, alles schaffen und machen zu konnen?

Innerbiblisch findet diese Erzdhlung ja dann ihr Pendant und ihre Fortsetzung im
Pfingstwunder, bei dem plotzlich die Sprachenvielfalt der in Jerusalem versammelten
Menschen Uberwunden wird durch gottliche GeistausgieBung. So, dass alle einander
verstehen konnen. Verwirrung oder Verstandigung? Je nach Kontext kann Gottes
Entscheidung somit offenbar unterschiedlich ausfallen. Babel und Pfingsten,
Sprachverwirrung und Verstandigungswunder als zwei Seiten derselben Medaille.

Auch Kl scheint diese beiden Seiten zu haben — als Risiko und als Chance oder um es
religios zu sagen: als Fluch und als Segen.

Beim Lutherischen Weltbund z.B. erhoffen wir uns mehr Kommunikation durch
kommende Ubersetzungs- und Dolmetschungsmaéglichkeiten. Derzeit hat der LWB vier
Sprachen, in denen er Ubersetzungen bei Tagungen bereithalt: Englisch, Spanisch,
Franzoésisch und Deutsch, aber die Sprachenvielfalt, um nicht zu sagen das
Sprachengewirr bei internationalen Tagung der insgesamt knapp 150 Kirchen aus 100
Landern, ist weitaus groBer.

Lassen Sie mich abschlieBend noch kurz auf die vier im Programmbheft genannten Punkte
und Fragen zu diesem Themenfeld eingehen:

Kl und Religion — kann das gut gehen?

Keine Frage, Kl stellt auch heutige Religionen vor neue Herausforderungen und ethische
Fragen. Gleichzeitig nutzen Religionen bzw. deren Anhanger und Vertreter:innen vielerorts
bereits Kl basierte Systeme mit unterschiedlichen Erfahrungen, Kenntnissen und
ethischen Beurteilungen. Angesichts der zahlreichen Entwicklungen und Verdnderungen,
die die Menschheit in den zuruckliegenden Jahrtausenden und insbesondere seit Beginn
des technischen Zeitalters durchlaufen hat, ist davon auszugehen, dass die Religionen

5



auch einen Weg finden werden, mit der Neuerung Kl umzugehen, sie zu nutzen und mit
kritisch ethischem Blick auf ihre Wirksamkeit und Gefahren hin zu beleuchten. Dass
Religionen zur Avantgarde der KI Beflrwortung werden, steht dabei aus meiner Sicht nicht
zu erwarten, eine Totalverweigerung wird aber voraussichtlich auch nicht um sich greifen.

Religion als gesunde lllusion?

Nutzerinnen und Nutzer digitaler Medien machen immer wieder die Erfahrung, dass sie
im World Wide Web mit illusionaren Inhalten konfrontiert werden, die als ,,Wirklichkeit*
daherkommen. Uber die Risiken und Nebenwirkungen dieser ,Fakes* lieBe sich vieles
sagen. Entscheidend wird sein, die Menschen gefahrdenden und lebensverachtenden
»Fakes“ und ,Illusionen“ von anderen zu unterscheiden.

In gewisser Weise gibt es dieses Phanomen auch im Hinblick auf die Religionen, die
Kritiker auch fur eine ,Illusion“ halten und meistens nicht fur eine gute. Ein polnischer
Psychiater, den ich im letzten Jahr in einem Vortrag gehort habe, sprach von Religion als
einer ,healthy illusion® einer gesunden Illusion. Er meinte das positiv, weil er in der
Traumaarbeit die Erfahrung gemacht hatte, dass sich durch religiose Zugehorigkeit und
Einbindung durchaus stabilisierende und resilienzsteigernde Effekte nachweisen lassen.
Religionen kénnen einen ,Hauch von Ordnung” vermitteln und damit Halt geben in einer
aus den Fugen geratenen Welt, wie sie traumatisierte Patientinnen und Patienten oft in
besonderer Weise erleben.

Ob auch Kl diese Wirkung erzielen kann und Menschen in ihrer Daseinsbewaltigung
stabilisieren kann, vermag ich nicht zu beurteilen, ausschlieBen 4Bt es sich aber wohl
nicht.

Kann kuinstliche Intelligenz spirituelle Fragen beantworten?

»Kunstlich® und ,spirituell” sind fUr mich zunachst zwei Adjektive, die verschiedene, um
nicht zu sagen entgegenstehende Dimensionen benennen. Wenn Elon Musk dieser Tage
mit den Worten zitiert wird, die ,fundamentale Schwache der westlichen Zivilisation ist
Empathie®, dann frage ich mich, ob das nicht gerade die Starke jeder Zivilisation ist.
Spiritualitat laBt sich vielleicht auch als die Fahigkeit Gottes beschreiben, sich in den
Menschen hineinzuversetzen.

Das hebraische und Ubrigens auch das arabische Wort fur Barmherzigkeit, das ja ein
Attribut Gottes ist, leitet sich von dem Wort fur Mutterleib (Gebarmutter) ab. Mit anderen
Worten: Barmherzigkeit bedeutet so etwas, wie einen anderen Menschen in sich zu
tragen, seinen Schmerz, seine Freude und seine Sorgen so zu behandeln als waren es die
eigenen.

Ob kinstliche Intelligenz das kann? Ist das nicht eine genuin und im besten Sinne des
Wortes menschliche Fahigkeit, anderen gegenlber empathisch zu sein? Als Christ wirde
ich sagen, das ist uns Menschen moéglich aufgrund unserer Ebenbildlichkeit mit Gott. In
spirituellen Zusammenhangen und in der Seelsorge kann davon etwas aufscheinen, z.B.
wenn sich ein anderer oder eine andere gesehen, wahrgenommen und aufgehoben fuhlt;

6



z.B. in einem Moment, in dem die Selbstheilungskrafte, der Uberlebenswille, Lebensmut
oder Lebenssinn aktiviert werden, z.B. in dem Augenblick, in dem das Unveranderliche
akzeptiert, das Verdnderbare sichtbar und beides unterscheidbar wird. Was braucht es
dazu? Einen Menschen, der zuhdren kann, der empathisch sein kann, der berthrbar ist
und sich beruhren laBt vom Schicksal eines anderen. Kann das Kl — ich flrchte nicht oder
etwas diplomatischer ausgedrickt: Ich bin mir nicht sicher ...

Wie bleibt Religion authentisch in einer Welt voller Fake News und Algorithmen?

Eine gesunde Skepsis und die Fahigkeit, auf die eigene innere Stimme zu héren und ihr zu
vertrauen, braucht es sowohl im Umgang mit Religion als auch mit Kl. Naivitat ist
jedenfalls kein guter Ratgeber. Es scheint beides zu brauchen: menschliche Freiheit und
Verantwortung fur sich selbst und flr andere. Wo beides, Freiheit und Verantwortung,
gefordert werden, ist Religion meines Erachtens auf dem richtigen Weg und authentisch
zugleich. Der Mensch ist ja keine Marionette Gottes, kein Erflillungsgehilfe der Winsche
eines anderen. Dasselbe laBt sich dann aber auch uber die neuen Techniken inklusive Kl
sagen: Der programmierte oder programmierbare Mensch ist aus meiner Sicht jedenfalls
kein wlnschenswertes Szenario. Wo Algorithmen oder Fake News versuchen, den
Menschen seiner Freiheit zu berauben oder ihm seine Eigenveranwortung zu entziehen,
wird es problematisch. Hier greift fur mich in Abwandlung eines biblischen Satzes
letztlich die Maxime:

»Die Technik ist um des Menschen willen da und nicht umgekehrt der Mensch um der
Technik willen.”

Ich danke Ihnen fur lhre Aufmerksamkeit

Oberkirchenrat Dr. Detlef Gorrig
Deutsches Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes

www.dnk-lwb.de



